
Juntos no
Caminho de

Páscoa
Levar Jesus a todos e todos a Jesus

SERVIR E ACOLHER A TODOS



1. Introdução

Nesta etapa do nosso «Caminho de Páscoa», dedicado ao trilho «Servir e Acolher a
todos», optamos por abordar o tema de forma um pouco mais extensa do que o
habitual, permitindo que as duas dinâmicas centrais - o serviço e o acolhimento -
sejam apresentadas e explicadas com maior clareza e profundidade. Dessa forma,
todos terão a oportunidade de compreender melhor a dimensão do serviço
cristão e a importância do acolhimento na vida das comunidades.

1.1. A dimensão do serviço cristão

1.1.1 O serviço como essência da missão cristã
O serviço cristão encontra a sua origem e modelo no próprio Deus encarnado,
Jesus Cristo, que «não veio para ser servido, mas para servir e dar a sua vida em
resgate por todos» (Marcos 10, 45). 
O serviço cristão encontra a sua fonte na vida do próprio Jesus Cristo. A lógica que
preside é de despojamento e doação. O exemplo concreto de Jesus, baixando-se,
fazendo-se servo e lavando os pés dos discípulos (João 13, 1-15), revela
perfeitamente esta atitude. Jesus não oferece um gesto simbólico, mas revela a
essência do ministério cristão.

1.1.2 Os dons para o serviço
A comunidade cristã é enriquecida por uma diversidade de carismas distribuídos
pelo Espírito Santo precisamente para o serviço eficaz: «Como bons
administradores das várias graças de Deus, cada um de vós ponha ao serviço dos
outros o dom que recebeu» (1ª Pedro 4, 10).
Esta diversidade de dons conduz à corresponsabilidade na missão. Todos os
membros da comunidade são portadores de dons essenciais para a missão da
Igreja. A parábola dos talentos (Mateus 25, 14-30) explica claramente o que Deus
espera de cada um segundo a medida do que recebeu.

1.1.3 O serviço é multiforme
O serviço cristão autêntico não se resume a ações externas ou programas
assistenciais, por mais bem organizados que sejam. O seu fundamento primeiro é
a escuta atenta e respeitosa do outro, nas suas necessidades e aspirações. 
Escutar significa reconhecer o outro na sua dignidade fundamental, implica
superar visões utilitaristas ou paternalistas que, mesmo inconscientemente,
podem infiltrar-se nas práticas caritativas. O serviço cristão não visa
primariamente «fazer algo pelo outro», mas estabelecer uma relação autêntica de
proximidade que possibilite um caminho comum de crescimento humano e
espiritual.

1

Ju
nt

os
 n

o 
C

am
in

ho
 d

e 
Pá

sc
oa

SERVIR E ACOLHER A TODOS



Se o serviço cristão é dirigido a todos, ele manifesta uma clara prioridade pelos
mais vulneráveis e marginalizados. Esta não é uma escolha arbitrária ou
ideológica, mas fidelidade ao exemplo de Jesus. «Há que afirmar sem rodeios que
existe um vínculo indissolúvel entre a nossa fé e os pobres» (Francisco, Evangelii
Gaudium 48). Os pobres ocupam um lugar especial no coração de Deus (cf.
Francisco, Evangelii Gaudium 197). Cada cristão e comunidade são chamados a ser
um instrumento de Deus ao serviço da libertação e promoção dos pobres, para
que possam ser plenamente integrados na sociedade. O serviço cristão contribui
para a construção de estruturas mais justas e fraternas.
Esta opção preferencial pelos pobres não se limita à assistência material, mas
inclui uma preocupação espiritual prioritária. Servir os pobres significa também
oferecer-lhes amizade, benção, a Palavra, a celebração dos sacramentos e um
caminho de crescimento na fé (cf. Francisco, Evangelii Gaudium 200). 

1.1.4 Dar Cristo significa dar amor
O serviço não é apenas uma entre muitas atividades cristãs, mas constitui a
própria essência da missão confiada por Cristo à sua Igreja. Inspirado pelo
exemplo de Jesus, motivado pelo cuidado profundo com as necessidades dos
outros, realizado com os dons específicos concedidos por Deus, vivido em
comunhão eclesial e dirigido preferencialmente aos mais vulneráveis, o serviço
cristão manifesta a autenticidade do seguimento de Jesus. A vocação ao serviço
não está reservada a especialistas ou profissionais da caridade, mas aplica-se a
todos, sem exceção. Quando a comunidade cristã assume plenamente esta
vocação de serviço, ela não apenas realiza boas obras, mas torna-se o que é
chamada a ser: sacramento visível do amor de Deus no mundo. Numa sociedade
marcada pelo individualismo, consumismo e indiferença, o testemunho de uma
comunidade servidora, atenta especialmente às necessidades dos mais
vulneráveis, constitui um sinal profético e uma oferta de esperança. «Dar Cristo
significa dar amor, dar testemunho daquela caridade que está pronta para tudo.»
(Leão XIV, Discurso aos participantes do Jubileu dos Representantes Pontifícios, 10
de junho de 2025).

1.2. A importância do acolhimento na vida das comunidades

1.2.1 Acolhidos por Deus
A missão de acolher não é apenas uma atividade que a Igreja realiza entre tantas
outras; é uma dimensão constitutiva da sua própria identidade. No seu
fundamento mais profundo, a Igreja é definida como a «casa aberta do Pai» e
como uma «mãe de coração aberto», onde há lugar para todos,
independentemente das circunstâncias da sua «vida fatigante» (cf. Francisco,
Evangelii Gaudium 46-47). Este caráter acolhedor da Igreja tem a sua origem na
própria experiência fundante da fé cristã: somos primeiramente acolhidos por
Deus e, como consequência natural, tornamo-nos acolhedores dos outros.  

2

Ju
nt

os
 n

o 
C

am
in

ho
 d

e 
Pá

sc
oa



São assertivas as palavras do apóstolo Paulo: «acolhei-vos uns aos outros, na
medida em que também Cristo vos acolheu, para glória de Deus» (Romanos 15, 7).
O acolhimento não é, portanto, uma estratégia pastoral opcional ou um método
evangelizador entre outros possíveis, mas o reflexo da própria natureza divina que
se manifesta no povo santo de Deus.

1.2.2 A dimensão sacramental do acolhimento
O acolhimento na Igreja transcende a simples cordialidade social ou etiqueta
comunitária para adquirir uma profunda dimensão sacramental. «Quem vos
recebe, a mim recebe» (Mateus 10, 40) - eleva o acolhimento à categoria de sinal
eficaz da presença divina. A hospitalidade torna-se, assim, um verdadeiro
«sacramento» que gera laços de misericórdia fraterna, com o poder de converter
o coração daqueles que acolhem e são acolhidos. 
O acolhimento cristão encontra, assim, o seu paradigma perfeito na pessoa de
Jesus Cristo, cujo modo de relacionar-se com os outros constitui o modelo
definitivo para a prática eclesial. Jesus sempre acolheu todas as pessoas e
encontrou tempo para se aproximar delas.
Por outro lado, por exemplo, no encontro com Marta e Maria, Jesus permite-se ser
acolhido, ensinando que o acolhimento não é apenas dar, mas também receber.
No caminho de Emaús, Jesus faz-se companheiro de viagem, acolhendo
confidências e partilhando vida, palavra e pão. Estes dois momentos revelam que
o acolhimento cristão é sempre recíproco: quem acolhe é também acolhido,
gerando uma experiência de comunhão autêntica.

1.2.3 Para uma cultura de acolhimento
O acolhimento autêntico não se limita a gestos isolados ou iniciativas pontuais,
mas exige o desenvolvimento de uma cultura de hospitalidade que permeie todas
as dimensões da vida eclesial. 
A prática do acolhimento não é um fim em si mesma, mas está intrinsecamente
ligada à missão evangelizadora da Igreja. A hospitalidade é a postura de um
coração missionário, é vital para partilhar a Boa Nova do amor redentor de Deus.
Num mundo onde tantos se sentem marginalizados, esquecidos ou
desconectados, a experiência de ser genuinamente acolhido numa comunidade
cristã pode constituir uma primeira e poderosa experiência do amor de Deus.
«Acolher Cristo e ser acolhedor como Ele, faz toda a diferença.» (D. José Cordeiro,
O acolhimento na liturgia para a missão da Igreja. Da hospitalidade à proximidade,
Boletim de Pastoral Litúrgica n.º 181-182). Por isso, não é exagerado afirmar que o
acolhimento é uma forma eficaz de revitalizar uma paróquia, conectando-a
novamente com a sua missão fundamental. A hospitalidade intencional ajuda a
criar ligações genuínas e promove o crescimento espiritual, mostrando às pessoas
que são valorizadas e que nos importamos com elas. Deixa de ser uma mera
presunção de pertença, passando a uma ação consciente.

3

Ju
nt

os
 n

o 
C

am
in

ho
 d

e 
Pá

sc
oa



1.2.4. O sacramento do hóspede
A Igreja é essencialmente acolhedora porque reflete a natureza de Deus, que
primeiro nos acolheu em Cristo. O acolhimento não é, portanto, algo que a Igreja
faz, mas algo que a Igreja é.
Esta compreensão do acolhimento como identidade, e não apenas como
atividade, tem profundas implicações para a vida eclesial. Significa que todas as
dimensões da existência da Igreja devem ser avaliadas e configuradas a partir
desta vocação fundamental de acolher a todos, nomeadamente, e sobretudo,
aqueles que, por alguma razão, se sentem à margem, afastados do seio da
comunidade.
Construir uma cultura de hospitalidade na Igreja não é um projeto pontual com
início e fim definidos, mas um processo contínuo que requer consistência,
paciência e uma visão clara. É um caminho de conversão pastoral permanente,
pelo qual a comunidade eclesial se configura cada vez mais plenamente à sua
identidade como casa aberta, onde todos podem encontrar o seu lugar, pois
«acolher um hóspede é receber Cristo em pessoa. O sacramento do hóspede gera
laços de misericórdia fraterna, que convertem o coração e nos tornam mais
humanos e verdadeiros discípulos de Jesus Cristo. Só o amor converte!» (D. José
Cordeiro, O acolhimento na liturgia para a missão da Igreja. Da hospitalidade à
proximidade, Boletim de Pastoral Litúrgica n.º 181-182).

2. Refletir

«Acolhei-vos uns aos outros, na medida em que também Cristo vos acolheu, para glória
de Deus.» (Romanos 15, 7)

Em que momentos da minha vida me senti verdadeiramente acolhido e como
é que essa experiência influenciou a minha capacidade de acolher os outros?
De que forma posso superar os meus preconceitos e receios para acolher
aqueles que são diferentes de mim, reconhecendo a dignidade inerente a cada
pessoa como filho(a) de Deus?
Como posso integrar o serviço e o acolhimento no meu dia a dia,
transformando as minhas interações quotidianas em oportunidades para
manifestar o amor de Cristo aos outros?
Como podemos equilibrar o «dar» e o «receber» nas nossas relações
comunitárias, reconhecendo que o acolhimento cristão é sempre recíproco e
gera uma experiência de comunhão autêntica?

3. Rever

Somos convidados a analisar o modo como diferentes aspetos do trilho Servir e
Acolher a todos podem ser melhorados, pois «só somos verdadeiramente a Igreja
do Ressuscitado e discípulos de Pentecostes se entre nós não houver fronteiras
nem divisões, se na Igreja soubermos dialogar e acolher-nos mutuamente,

4

Ju
nt

os
 n

o 
C

am
in

ho
 d

e 
Pá

sc
oa



integrando as nossas diversidades, e se, como Igreja, nos tornarmos um espaço
acolhedor e hospitaleiro para todos» (Leão XIV, Homilia da Solenidade de
Pentecostes, 8 de junho de 2025).
As questões abaixo formuladas podem ajudar-nos a rever e discernir as boas
práticas que já implementamos nas nossas comunidades e o que pode e deve ser
reforçado, para valorizar estas duas dimensões – serviço e acolhimento - não
como meras atividades pastorais opcionais, mas como expressão da própria
natureza da Igreja, que reflete o abraço misericordioso de Cristo a todos e se põe
ao serviço da humanidade, seguindo o exemplo d'Aquele que «não veio para ser
servido, mas para servir».

De que forma a nossa paróquia ou comunidade se inspira no exemplo de
Jesus Cristo, que veio para servir, ao planear e executar as suas atividades
pastorais e de serviço à comunidade? O serviço da paróquia reflete o
despojamento e a doação, à semelhança de Jesus lavando os pés dos
discípulos?
Como identificamos e valorizamos os diversos carismas e dons presentes na
nossa comunidade paroquial para promover um serviço eficaz e
corresponsável, conforme mencionado em 1ª Pedro 4, 10?
De que forma a paróquia ou comunidade incentiva os paroquianos a usar os
seus talentos, à semelhança da parábola de Mateus 25, 14-30?
De que maneira a nossa paróquia pratica a escuta atenta e respeitosa das
necessidades e aspirações dos membros da comunidade, especialmente dos
mais vulneráveis, superando visões utilitaristas ou paternalistas?
Como é que a nossa paróquia ou comunidade demonstra uma opção
preferencial pelos pobres e marginalizados, oferecendo não apenas
assistência material, mas também amizade, apoio espiritual e oportunidades
de integração na Igreja e na sociedade?
Como é que a nossa paróquia ou comunidade demonstra uma opção
preferencial pelos pobres e marginalizados, oferecendo não apenas
assistência material, mas também amizade, apoio espiritual e oportunidades
de integração na Igreja e na sociedade?
Como é que a nossa paróquia ou comunidade vivencia o acolhimento como
um «sacramento», um sinal eficaz da presença divina, gerando laços de
misericórdia fraterna e promovendo a conversão dos corações, tanto de quem
acolhe como de quem é acolhido?
De que maneira a nossa paróquia ou comunidade promove uma cultura de
hospitalidade que permeia todas as dimensões da vida eclesial, desde a
liturgia até aos encontros informais, procurando revitalizar a paróquia e
fortalecendo assim a sua missão evangelizadora?
Como é que a nossa paróquia ou comunidade avalia e configura todas as suas
atividades a partir da vocação fundamental de acolher a todos, especialmente
os mais vulneráveis e marginalizados, reconhecendo que o acolhimento é algo
que a Igreja é, e não apenas algo que a Igreja faz?

5

Ju
nt

os
 n

o 
C

am
in

ho
 d

e 
Pá

sc
oa



4. Discernir

«As etapas do discernimento eclesial podem ser articuladas de diversos modos,
segundo os lugares e as tradições. Também com base na experiência sinodal, é
possível identificar alguns elementos-chave que não devem faltar: 

1.A apresentação clara do objeto do discernimento e o pôr à disposição
informações e instrumentos adequados para a sua compreensão; 

2.Um tempo conveniente para se preparar com a oração, a escuta da Palavra de
Deus e a reflexão sobre o tema; 

3.Uma disposição interior de liberdade em relação aos próprios interesses,
pessoais e de grupo, e o empenho na busca do bem comum; 

4.Uma escuta atenta e respeitosa da palavra de cada um; 
5.A procura de um consenso o mais amplo possível, que surgirá através daquilo

que mais «faz arder os corações» (cf. Lucas 24, 32), sem esconder os conflitos
nem procurar compromissos ao mais baixo nível; 

6.A formulação, por parte de quem lidera o processo, do consenso alcançado e a
sua apresentação a todos os participantes, para que manifestem se se
identificam ou não com ele. 

Com base no discernimento, amadurecerá a decisão oportuna que comprometa a
adesão de todos, mesmo quando a própria opinião não foi acolhida, e um tempo
de receção na comunidade, que poderá levar a verificações e avaliações
sucessivas» (XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos – Documento
Final, 26 de outubro de 2024, n.º 84).

5. Decidir e Agir

Este caderno que preparamos, mais do que um simples material de estudo, é um
convite à transformação pastoral. Cada secção foi pensada para guiar as
comunidades paroquiais numa reflexão profunda sobre a sua própria realidade,
ajudando a discernir, à luz do Evangelho, o modo como estes trilhos do «Caminho
de Páscoa» se podem concretizar em cada contexto específico. 
O quinto ponto (Decidir e Agir) representa o momento crucial em que cada grupo
e comunidade assume o protagonismo do processo de renovação. Não somos
recetores passivos de orientações, mas agentes ativos da transformação pastoral.
Este é o momento para reunirem, dialogarem, rezarem e, juntos, tomarem
decisões concretas que façam da missão evangelizadora uma realidade palpável
nas próprias comunidades. O documento é apenas um ponto de partida. O
verdadeiro construtor de cada nova etapa da vida paroquial é sempre a própria
comunidade, com os seus órgãos de participação e de comunhão.
O Caminho de Páscoa tem uma missão — «Levar Jesus a todos e todos a Jesus» —
mas os caminhos para a alcançar têm de ser pensados, rezados e decididos por
aqueles que conhecem intimamente as necessidades e possibilidades das suas
comunidades. Eis a beleza da sinodalidade: unidade na missão, diversidade nos
métodos, compromisso na participação ativa e criativa, sempre em comunhão
com a Igreja Arquidiocesana. 6

Ju
nt

os
 n

o 
C

am
in

ho
 d

e 
Pá

sc
oa


